
Research in Contemporary World Literature 
 

 

 

 

 
University of Tehran press 

 
p-ISSN : 2588-4131 e-ISSN: 2588 -7092 http//jor.ut.ac.ir, Email: pajuhesh@ut.ac.ir 

 
 

An Investigation into the Evolution of "Father Rentería’s Personality in the 

Novel " Pedro Páramo " Based on Freud's Theory 
Zahra Sayyedyazdi 1  0000-0002-2959-5103 Batool Afsharkia 2  0009-0005-9398-4743 

 
1. Department of Persian Language and Literature, Vali Asr University of Rafsanjan, Rafsanjan, Iran.E-mail: z.sayyedyazdi@vru.ac.ir 

2. Department of Persian Language and Literature, Vali Asr University of Rafsanjan, Rafsanjan, Iran.E-mail: batoolafsharkia@yahoo.com 

 

Article Info ABSTRACT 

Article type: 

Research Article 

 

Article history:  

Received: 27 November 2021 

Received in revised form: 04 

February 2022 

Accepted: 09 May 2022 

Published online: Autumn 2024 

Keywords:  

Father Rentería, Pedro Páramo, 

Personality, Psychological 

Criticism, Freud. 

Personality is among the most important principles of psychological criticism. In a general 

division of the personality structure, Freud divided personality into three elements: id, ego, 

and superego, in which the whole "id " and a large proportion of "ego" and "superego" are 

considered as unconscious elements. In this study, in the light of Freud's theory and in a 

descriptive-analytical way, it was shown that Father Rentería (one of the characters in Pedro 

Páramo's novel) who, as a priest of the Catholic Church in the small town of Comala, should 

play the role of a flexible and wise "superego" and act benevolently towards all members of 

this society, under the influence of instincts such as hunger (or fear of hunger), in conflicts 

between his id and superego, draws his ego toward his id. In fact, he turns into a self in this 

society instead of playing the role of a flexible superego of society due to paving the way for 

his id and his complete surrender to the unbridled power of Pedro Páramo. A self that is a 

surrender to Comala’s id that is Pedro Páramo and his son, Miguel. Then, due to the 

unrestrainedness of Comala’s id and the encroachment on his life - that is, the killing of her 

brother and the rape of her niece, Anna, by Miguel - a sense of guilt gradually awakens in him 

and after employing some defense mechanisms to move away from his id and to moves 

towards his superego and, finally, enters into the realm of self-consciousness (new reality) 

and makes a novel "I". 
Cite this article: sayyedyazdi, Zahra & afsharkia, batool. "Investigating the Evolution of the Character of “Father Rentería “in 

novel, "Pedro Paramo", Based on Freud's Theory" Research in Contemporary World Literature,2024, 29 (2), 689-

707. DOI: http//doi.org/ 10.22059/jor.2022.334594.2237. 
 

                                                 © The Author(s). Publisher: University of Tehran Press. 
.                                                  DOI: http//doi.org/ 10.22059/jor.2022.334594.2237. 

 

 

mailto:pajuhesh@ut.ac.ir
https://orcid.org/0009-0000-9803-2796
https://orcid.org/0009-0000-9803-2796


 

 

 

 
University of Tehran press 
 

 http//jor.ut.ac.ir, Email: pajuhesh@ut.ac.ir ادبيات معاصر جهانپژوهش 

7092-2588شاپای الکترونیکی  4131-2588شاپای چاپی:   

 

 

 دیفرو یهیبر اساس نظر« پدرو پارامو»در رمان  «ایپدر رنتر» تیتحول شخص ریس یبررس

  2 تول افشارکیاب 1 سیدیزدیهرا ز
 z.sayyedyazdi@vru.ac.ir ا :رایانامه .رانیعصر رفسنجان، رفسنجان، ا یدانشگاه ول یفارس اتیگروه زبان و ادب. 1

 batoolafsharkia@yahoo.com رایانامه: .رانیعصر رفسنجان، رفسنجان، ا یدانشگاه ول یفارس اتیگروه زبان و ادب. 2

 

  چکیده اطلاعات مقاله
 پژوهشی مقالة نوع مقاله:

 

 06/09/1400 :افتیدر خیتار

 15/11/1400: بازنگری خیتار

 19/02/1401: رشیپذ خیتار

 1403 پاییز: انتشار خیتار

 

  ها:واژهکلید

 ت،یپدرو پارامو، شخص ا،یپدر رنتر

 .دفروی شناسانه،نقد روان

بندی کلی از ساختار شخصیت آن را به سه قسمت شناسانه است. فروید در یک تقسیمترین اصول نقد روانشخصیت یکی از مهم

ناخودآگاه( ) جزء ناهوشیار«فراخود»و « خود»و قسمت زیادی از «نهاد»است که در آن تمام تقسیم کرده«فراخود»و « خود»، «نهاد»

)از شخصیت های پدر رنتریاشود که تحلیلی نشان داده می-ای توصیفیی فروید و به شیوهظریههستند. در این پژوهش، در پرتو ن

انعطاف پذیر و فهیم با « فراخود»عنوان کشیش کلیسای کاتولیک شهر کوچک کومالا باید در نقش یک ( که بهپدرو پارامورمان 

خویش «ِ خود»دیدی خیرخواهانه نسبت به تمام آحاد این جامعه عمل کند؛ تحت تأثیر غرایزی مانند گرسنگی)یا ترس از گرسنگی( 

خویش و «ِ نهاد»کند. در حقیقت، او به سبب میدان دادن به نزدیک می« نهاد»به « فراخود»با » نهاد»ی جدال را در بحبوحه

«ِ خود»انعطاف پذیر جامعه را ایفاء کند به « فراخود»جای آنکه  نقش  ، بهپدرو پاراموی سرسپردگی کاملش به قدرت لجام گسیخته

است. سپس به علت  میگوئلو پسرش پدرو پارامو  کومالا، یعنی«ِ نهاد»ی که کاملاً در خدمت «خود»شود، اما این جامعه تبدیل می

اش یعنی کشته شدن برادر و مورد تجاوز قرار گرفتن برادر زاده-کومالا و دست اندازی به ساحت زندگی او«ِ نهاد»لجام گسیختگی 

خویش فاصله «ِ نهاد«ز کارگیری بعضی از مکانیزم های دفاعی ابتدریج با بیدار شدن حس گناه در او و پس از به -میگوئلتوسط  آنا

 شود.نوین می« من»آگاهی)واقعیت جدید( و یک ی  خودآورد و سرانجام وارد حیطهش می«فراخود«گیرد، رو به می

 

 1403،معاصر جهان اتیپژوهش ادب, "دیفرو هیبر اساس نظر« پدرو پارامو»در رمان  «ایپدر رنتر» تیتحول شخص ریس یبررس"بتول.  ،ایافشارک و زهرا، یزدیدیس :استناد
، 29 (2،) 689-707. 

 DOI: http//doi.org/ 10.22059/jor.2022.334594.2237.. 
  

 نویسندگان. © .مؤسسه انتشارات دانشگاه تهرانناشر: 

 

 

mailto:pajuhesh@ut.ac.ir


 

 

 

 

 

  

 

 

 مقدمه  -1

ی ظهور گذاشت ؛ براساس این ی نوزدهم پا به عرصههای اولیه سدهنقد روانشناختی ادبی در دهه
ی پردازان مطرح حوزهروانشناختی و روانگاوی که ازسوی نظریه هاینوع نقد، آثار ادبی ذیل نظریه

ردازان این حوزه ارائه شد پو دیگر نظریه 5، هورنای4، آدلر3، یونگ2، اریکسون1روانشناسی مانند فروید
های های زیرین و ناپیدای آثار پی برده شود و خوانشی روانکاوانه از آن آثار و شخصیتتا به لایه

ی عطفی در (. آرای زیگموند فروید، نقطه2نویسندگان و شخصیت آثار به عمل آید )عربی و همکاران 
ها را ر از نگاه بالینی به روان انسان، اسطورهتکامل نقد ادبی است. او نخستین روانشناسی بود که فرات

ی ی اصلی نظریهبه کارکردهای قلمرو ناخودآگاه ذهن آدمی پیوند زد. قلمرو ناخودآگاه ذهن بشر زمینه
رغم آنکه در اصل برای نقد روانکاوی از بدو پیدایش با ادبیات عجین بوده و به»روانکاوی فروید است. 

(. بر اساس 71ی ادبی کاربرد داشته باشد)پاینده تواند در مطالعات نقادانهاست؛ میادبی ابداع نشده
ی اصلی روان بشری، شکل گرفت و تحت تأثیر ی روانکاوی فروید و توصیف او از سه لایهنظریه
گذار روانکاوی، توانست با توجه به عنوان بنیانی انقلابی ضمیر ناخودآگاه وی بود. فروید بهنظریه

ی خویش از روان انسان و کشف ابعاد جدیدی از وجود آدمی خوانش ی جدید و نوآورانههادریافت
 (.196-197جدیدی از متون ادبی و اساطیری و آثار هنری را به مخاطبان خود ارائه دهد )صادق 

کار رفت. این کار را خود فروید منظور شناخت روانی نویسنده بهروانکاوی در نقد ادبی نخست به 
شود. درواقع، متن یک ی بیماری نویسنده تلقی میی کلاسیک، متن نشانهرد. در نقد روانکاوانهآغاز ک

برد کار میای را برای رمزگشایی از رؤیا بهاثر ادبی حکم یک رؤیا را دارد و منتقد روانکاو همان شیوه
کاو نویس و رواند که رمانکنداند. فروید اعلام میعیناً برای فهم نابسامانی روان نویسنده کاربردی می

اند. کافی است هنرمند توجه خود را بر ضمیر ناخودآگاه خود هر دو ضمیر ناخودآگاه را خوب فهمیده
عوض آنکه با نقد آگاهانه آنها دهد و بهی خود گوش فراهای بالقوهی موجودیتمتمرکز کند و به همه

 (5 مقدمحیبیانی هنری به آن بخشد. )اظهری و صلا را سرکوب کند

___________________________________________________________ 
1 Freud 

2 Erik Erikson 

3 Carl Gustav Jung 

4 Alfered Adler 

5 Karen Horney 



  

  

 

 

 

 
 1403، دو، شماره و نهبيست دوره ، پژوهش ادبيات معاصر جهان

 

 

 

690 

« نهاد«. »فراخود«و «خود»، «نهاد»فروید در تشریح شخصیت سه ساختار بنیادی را مطرح کرد:  
« نهاد»بنابراین،  مایه را در بردارد؛هاست و انرژی روانی کل، یعنی، زیستجایگاه یا مخزن تمام غریزه

کند. ازآنجاکه نهاد مخزن تأمین میساختار نیرومند شخصیت است، زیرا تمام نیروی دو ساختار دیگر را 
که بدن در حالت طور مستقیم با ارضای نیازهای بدنی ارتباط دارد. هنگامیحیاتی است و به غرایز است،

طریق ارضا کردن این نیاز در جهت رو ارگانیسم ازآید و ازایننیاز است یک تنش یا فشار پدید می
فروید قسمت نامعقول وتابع غریزه » واقعیت آگاه نیست  وجه ازهیچکند. نهاد بهکاهش تنش عمل می

«. خود»نامید و قسمت معقول و منطقی و هوشیار روان را « نهاد»و ناشناخته و ناخودآگاه روان را 
دارد تا با کند و ما را وامیمیهمانند یک سانسورچی درونی عمل« فراخود»قسمت سوم یعنی 

توانیم نهاد را به یک (. می176برسلر«)مات اخلاقی اتّخاذ کنیمگرفتن فشارهای اجتماعی، تصمیدرنظر
کشد و شوند با تحریکی وحشیانه جیغ میکه نیازهای این نوزاد ارضا نمینوزاد تشبیه کنیم. هنگامی

است. خود، از  "خود"داند چگونه خود را ارضا کند. دومین ساختار شخصیت زند، امّا نمیچنگ می
توان کاری محیط فرد است. میخوردار است. به روش علمی قادر به ادراک و دستآگاهی به واقعیت بر

های نهاد نیست، بلکه کمک عنوان ارباب شخصیت را به خود اطلاق کرد. قصد خود، خنثی کردن تکانه
 به نهاد است در نیل به کاهش تنش الزامی آن. 

توانند ای غرایز میمانی و به چه شیوهگیرد که چه زخود ازآنجاکه به واقعیت آگاه است، تصمیم می
ای نیرومند و کاملاً ناهوشیار مجموعه -ی سومی نیز وجود داردبه بهترین شکل ارضا شوند. مجموعه

های وی از درست و گیرد؛ این مجموعه، برداشتکه فرد آنها را در کودکی فرامی -از دستورها و باورها
نامید. « فراخود» نامیم که فروید آن راق درونی را وجدان مینادرست است. در زبان روزمره، این اخلا

جویی دائمی برای کمال اخلاقی، مصمم و حتی منظور حفظ پیدر نقش داور اخلاقی و به« فراخود»
برداری، تفاوتی نظر شدت، نامعقولی و پافشاری نسنجیده و پیگیرانه بر فرماناز« فراخود» رحم است.بی
ی ، بلکه بازداری همه«نهاد»ی جویانههای لذتصد آن، نه به تعویق انداختن خواستندارد. ق« نهاد»با 

های همچون نهاد( و نه برای دستیابی به هدف) کند، نه برای لذت تلاش می«فراخود» آنهاست.
(. 58-61 همچون خود(؛ بلکه تلاش آن صرفاً در جهت کمال اخلاقی است )شولتز) گرایانهواقع

رسد. ناپذیر به نظر میهای داستانی ضرورتی اجتنابهای درونی شخصیتشناخت ویژگیدرعصرکنونی، 
شده از است که در قالب شخصی تقلیدبینی نویسندهشخصیت در داستان در واقع همان بینش و جهان

تحلیلی و با روش -(در این مقاله با رویکرد توصیفی 481یابد )ملا ابراهیمی و حمزهجامعه عینیت می



 

 

 

 

 

 

 دیفرو یهیبر اساس نظر« پدرو پارامو»در رمان  «ایپدر رنتر» تیتحول شخص ریس یبررس 

 

691 

ایم و سپس ای، بر مبنای منظر روانکاوانه ابتدا مطالبی راجع به معنا و مفهوم شخصیت آوردهابخانهکت
 ایم.به تحلیل شخصیت پدر رنتریا در رمان پدرو پارامو پرداخته

توان به این موارد است که میی فروید انجام شدهشناسانههای زیادی در رابطه با نقد رواپژوهش
های زیگموند های رمان سمفونی مردگان بر اساس آموزهی شخصیتتحلیل روانکاوانه»  :اشاره کرد

 (. 1391) به نویسندگی اظهری و صلاحی مقدم« فروید و شاگردانش
های رمان سمفونی مردگان بر اساس ی شخصیتدر این مقاله نویسندگان به تحلیل روانکاوانه

ی جنسی در منش فرد ها و تأثیر غریزهشخصیت، انواع عقدهی ذهن و ساختار نظریات فروید درباره
های رمان سمفونی مردگان بر مبنای دیدگاه تحلیل شخصیت»ی ی هم در مقالهفؤاد مولود اند. پرداخته

-های پنهان رمان و چگونگی شکلبا خوانشی روانکاوانه لایه(« 1397« )نهاد»ی  غرایز فروید درباره

 کاوینقد روان» یش نیز در مقاله و همکاران یتزنگ یهاشم کرده است.گیری شخصیت را تحلیل 
 (1398) دیفرو تیسطوح شخصی هیبر نظر هیو النّهره با تک هیی  الجلدرمان رقصه یاصل تیشخص

و نمود آن در شخصیت « فراخود» و « خود»، «نهاد»های بین به بررسی و بیان تعارضات و کشمکش
را در داستان  ژنیب تیتحول شخص ریس 1398معصومه صادقی نیز درسال اصلی رمان پرداخته است. 

 هایتیدر موقع یو یدفاع هایزمیو مکان هکرد یبررس« فرامن»به « من»تشرف  ریاز مس ژهیو من ژنیب
از منظر نقد  یقهرمان-داستان عاشقانه کیقهرمان در  تیشخص ریستحلیل »برده رک: مختلف را نام 

حاصل جسنجوهای بسیار این است «  (ژهیو من ژنی: داستان بیی موردمطالعه ی)بر مبنا شناختیروان
های اسپانیایی و انگلیسی هیچ پژوهش روانشناختی درباره شخصیت پدر رنتریا انجام نشده که در زبان

اختی های پست کولونیالیستی، فمینیستی، روایت شنلبته مقالاتی در مورد کلیت رمان از دیدگاهاست؛ ا
پدرو »تاکنون پژوهشی در رابطه با تحلیل شخصیت پدر رنتریا در رمان اما  و از این قبیل وجود دارد

شناختی شخصیت پدر انجام نشده است. بنابراین نویسندگان ضمن معرفی رمان به تحلیل روان« پارامو
 اند.های دفاعی این شخصیت پرداختهکارگیری مکانیزمرنتریا و چگونگی به

در نقد روانشناسی  توان در مطالعات ادبی از آن بهره برد.نکاوی ازجمله علومی است که میروا
هاست توان گفت روانشناسی همان شناخت شخصیتتوجه به شخصیت اهمیت زیادی دارد حتی می

 های رفتار و شخصیت درونی افراد و ارتباط آنها را با مسائل و موضوعاتدر نقد روانشناسی باید انگیزه
آید ؛تحول اساسی بیرونی بررسی و تحلیل کرد. شخصیت پدر رنتریا بنا بر آنچه در طول رمان پیش می

 کند برای دانستن تم داستان روانکاوی و شناخت این شخصیت ضرورت دارد.پیدا می
 بحث و بررسی -2

 معرفی نویسنده 



  

  

 

 

 

 
 1403، دو، شماره و نهبيست دوره ، پژوهش ادبيات معاصر جهان

 

 

 

692 

ی  ژانویه 7در آپولکو در مکزیک چشم به جهان گشود و در  1917ماه مه  16در  1خوان رولفو 
عنوان یکی از برترین رمان ی مکزیکی بهدر مکزیکوسیتی بدرود جهان گفت. این نویسنده 1986

رود. او را به دلیل شمار می ی  بیستم بهنویسان و نویسندگان داستان کوتاه در آمریکای لاتین سده
نویسان انقلاب مکزیک عنوان آخرین نویسنده از نسل رمانهای داستانیش غالباً بهیهمادرون

ی بزرگ کلمبیایی، گابریل گارسیا مارکز، داشت و، از شناسند. از یک سو تأثیری شدید بر نویسندهمی
ری ی آمریکایی، ویلیام فاکنر، بود. این تأثیرپذیسوی دیگر، بسیار تحت تأثیر رمان نویس برجسته

ی سیال ذهن قابل اشاره است که فاکنر به نحوی استادانه آن را مخصوصاً ویژه در دنبال کردن شیوهبه
ی بزرگ آرژانتینی، ست که نویسندهکارگرفته است. رولفو از جمله نویسندگانیبهخشم و هیاهو در رمان 

ش چند فیلمنامه، کند. او در طول زندگیخورخه لوئیس بورخس، سفارش به خواندن آثارشان می
نوشت. اما آنچه او را در « خروس طلایی»ها برای همسرش و داستانی به نام ای از نامهمجموعه

دشت سوزان )شامل پانزده ی نوردان ادبیات جهان قرار داد، انتشار مجموعه داستان ی  قلهزمره

بان اسپانیایی و در مکزیک، ، هر دو به ز1955در پدرو پارامو و رمان کم حجم  1952در داستان کوتاه( 
هایی از جمله جریان سیال ذهن و ست و در آن شیوهبه سبک رئالیسم جادوییپدرو پارامو بود. رمان 

ی شصت ی فارسی این رمان در اوایل دههفلاش بک مورد استفاده قرار گرفته است. اولین ترجمه
این پژوهش از همین ترجمه  هجری شمسی توسط احمد گلشیری انجام گرفت و انتشار یافت. در

 استفاده شده است.
 ی رمانخلاصه

ی بیستم داستان کوماالا، شهری کوچک در نواحی روستایی مکزیک در اوایل سده پدرو پارامو
است بنا به قولی که به مادرش در آخرین لحظات زندگی او دادهپرثیادو  خوانکند. میلادی، را روایت می

ای از او ندارد در آنجا بیابد و از ، را که هیچ شناخت و خاطرهپدرو پارامورش، شود تا پدراهی کومالا می
او بخواهد تا آنچه را در طول سالیان سال از مادر و او دریغ کرده پس بدهد. اما در طول راه با یک 

م پدر او و، همچنین، پدر همه اهالی کومالا هپدرو پارامو ست شود که مدعیهمسفر می شبح قاطر چی
عنوان شهری پر از سرسبزی و خلاف توصیفات مادر از کومالا بهخوان پرثیادو، است. به محض ورود، 

هایش هایش متروک و دشتهایش ویران، خیابانشود که خانهطراوت و وفور، با شهری روبرو می
. در واقع اندهای هرز همه جای آن را اشغال کردهسوخته است و چنان از سر و سامان افتاده که علف

شود و از گذارد و در همان آغاز خودِ او نیز به یکی از آن اشباح تبدیل میاو قدم به شهر اشباح می

___________________________________________________________ 
1 Rolfo 



 

 

 

 

 

 

 دیفرو یهیبر اساس نظر« پدرو پارامو»در رمان  «ایپدر رنتر» تیتحول شخص ریس یبررس 

 

693 

های پسرش میگوئل و تجاوزگریپدرو پارامو جویی جبارانه ها و سلطههای ستمکاریطریق آنها داستان
ها و سرگردانی اهالی تم پذیریها، سی کشیش، از یک سو، و روایات تیره بختیپدر رنتریابا همدستی 

عشق جانگداز او به زنی پدرو پارامو، ی مثبت در شخصیت شنود. تنها نکتهکومالا را، از سوی دیگر، می
باشد؛ عشقی که یکسویه است و هیچگاه اند میاز زمانی که هر دو کودک بودهسوسانا سان خوان به نام 

جان کند، افلیج و نیمهکومالا را به حال خود رها می اراموسوسانا، پدرو پرسد. پس از مرگ به وصال نمی
تدریج رو به زوال که شاهد است کومالا و مردمش بهای بیرون از کومالا و رو به آن، و در حالیگوشه

نشیند. این وضعیت یک سال و اندی طول روند، سوگوارانه و بی اعتنا  بر صندلی میو نابودی می
آید. در اثر آتش خشم یکی از پسرانش و با تیغ چاقوی او از پا درمیکشد، تا اینکه شامگاهی می

ای رود و، سرانجام، چون تودهشود، چند قدم به جلو تلو تلو خوران میمجروحانه از صندلی بلند می
 پاشد. سنگ از هم می

رعی به عنوان کشیش کلیسای کاتولیک کومالا ظاهراً شخصیتی فپدر رنتریا  در این رمان، اگرچه 
پدر است. این از اهمیت بسیاری در پیشبرد رمان برخوردارپدرو پارامو ی  ست، در واقع چون سایه

گیری هر روزه برده و مطیع ست که مردم تهیدست کومالا را با القاء حس گناهکاری و اعترافرنتریا
و پدرو پارامو رتفع اند که وضعیت ماست؛ مردمی که از طریق او به این باور رسیدهکردهپدرو پارامو 

پدرو هایی که موقعیت پست آنها چیزی جز خواست خداوند و مشیتّ الهی نیست. او در تمام موقعیت
کند. ها و تجاوزاتش است با گرفتن رشوه با او و علیه رعایا همکاری مینیازمند توجیه ستمکاریپارامو 

ر و توجیهات او توانایی چیرگی بر رعایا توانند جز با حضونمیمیگوئل و پسرش پدرو پارامو در حقیقت 
رغم رود که علیو استثمار و زبون سازی آنها را داشته باشند. او در این مسیر چنان سنگدلانه به پیش می

برای مثال، از طلب آمرزش برای زنی بیچاره و میگوئل، و هرزگی پدرو پارامو توجیه مکرر جباریت 
شود؛ زند. تنها جایی که دچار تردید و احساس گناه میمیی او سر بازی اقدام به خودکشگناه به بهانهبی

را آنا اش کشد و برادر زادهکند: برادرش را میبه حریم خودِ او دست اندازی میمیگوئل جاییست که 
دهد. او سرانجام نیز با ترک کومالا و پیوستن به انقلابیون مردم کومالا را محروم مورد تجاوز قرار می

پدرو پارامو کند. بدین ترتیب، کومالا، از یک سو، با طرد شدن از جانب آمرزش به حال خود رها میاز 
از آن پس از پیوستن به پدر رنتریا پس از مرگ سوسانا سان خوان و، از سوی دیگر، با فاصله گرفتن 

ک زمین و ورود به انقلابیون، به سرزمینی ویران مملو از اشباح ناآمرزیده، که به همین دلیل توان تر
در زبان اسپانیایی پدرو پارامو ها نیز جالب است: ی نامشود. در این میان طعنهآسمان را ندارند، تبدیل می

 به معنای دشت حاصلخیز است!رنتریا روی و به معنای سنگِ سرزمین هرزه
 ی زیگموند فرویدشناسانهی رواننظریه



  

  

 

 

 

 
 1403، دو، شماره و نهبيست دوره ، پژوهش ادبيات معاصر جهان

 

 

 

694 

تر مدیون زیگموند فروید است. نظریات فروید را بیش نقد ادبی روانکاوانه ماهیت و ارزش خود
های روانی را توضیح حداقل پنجاه سال بر تفکر اروپا مسلط بوده است. فروید در تلاش بود ناهنجاری

های ها را مبتلا به ناهنجاریی انساندهد و عقیده داشت که هیچ ناهنجاریی تصادفی نیست. او همه
ی بیماری خود و خاطرات زندگی خود سخن کرد که دربارهرا ترغیب میدانست و بیماران رفتاری می

ویژه دوران کودکی، بگویند. روند بهبود در بسیاری از آنان با سخن گفتن و یادآوری خاطرات گذشته، به
سازد. او همچنین نظریات شد. فروید ساختار واژگان را برای اتفاقات درون ذهن ما ممکن میآغاز می
دارد و این نظریات تمامی مکاتب مدرنیستی ی  خویش را در مورد آفرینش اثر هنری بیان میهروانکاوان

دهد. فروید اعتقاد داشت که روان انسان از دو بخش خودآگاه و ناخودآگاه است. را تحت تأثیر قرار می
بخش  کند که آنمثال کوه یخی را عنوان میتعبیر خواب برای توضیح این مطلب فروید در کتاب 

بزرگ زیر آب همان ناخودآگاه و بخش کوچک بیرون از آب خودآگاه است. فروید اعتقاد داشت که 
های سرکوب شده است. فروید اعتقاد دارد ها، امیدها و ترسای از آرزوها، اشتیاقناخودآگاه مجموعه

ی مرحله عرض و یا نظیر رشد جسمی و رشد بدن اوست. او همچنین سههمگیری روان انسان شکل
های روانی کند و برخی از بیماریگیری روان انسان تعریف میدهانی، مقعدی و تناسلی را برای شکل

شناختی تحلیل یا داند. هدف نقد روانگیری صحیح یکی از مراحل میرا حاصل عدم تکامل و شکل
-ر هنری را میهای داستانی و همچنین خود خواننده است. فردی که اثروانکاوی نویسنده، شخصیت

ها فرایندی درمانی هستند، ی این پروسهخواند، همهرا می نویسد و همچنین شخصی که آن
ایم. این دیگر، در نوشتن و خواندن به دنبال آمال و آرزوهایی هستیم که به آنها دست نیافتهعبارتیبه

ه به آن آگاه است )خودآگاه(، نامد. آن بخش از وجود فرد کی  اجرای آرزوها میفرایند را فروید مرحله
صورت ناخودآگاه قسمت اندکی از وجود اوست. بیش از هشتاد درصد اعمال و رفتارهای هر شخص به

ای است که شخص از ناخودآگاه خویش آگاهی پیدا کند. تمام ی، درمان لحظهافتد و لحظهاتفاق می
خودآگاه انسان در دو حوزه ، خود را گیرد. زبان نارفتارهای انسانی به تحریک میل جنسی صورت می

 کند: الف: خواب و ب: هنر. آشکار می
از منظر فروید عمل هنر و رؤیا شبیه یکدیگر است، زیرا هر دو برای روایت کردن روان انسان را از 

ت صورروند بلکه بهها از بین نمیها و ترسکنند. فروید اعتقاد دارد که آرزوها، سرکوبنماد استفاده می
صورت نمادین مشاهده کند چیزی که بهشوند. او همچنین اعلام مینمادین در خواب و هنر ارضاء می

شود یک مفهوم ظاهری و یک مفهوم نهفته دارد که برای رسیدن به مفهوم نهفته باید نماد و معانی می
عجیبی برای بیان های کند که ناخودآگاه منطقاحتمالی مرتبط با آن بررسی شود. فروید اعلام می



 

 

 

 

 

 

 دیفرو یهیبر اساس نظر« پدرو پارامو»در رمان  «ایپدر رنتر» تیتحول شخص ریس یبررس 

 

695 

طورکلی متفاوت است. او برای توضیح این مطلب دو اصطلاح را تعریف خویش دارد که با زبان ما به
 کند:می

دهد که وقتی چند شیء و یا حسی مثل ترس، آرزو و خاطره که هنگامی روی می الف: فشردگی 
 چیز دیگر نشان دهند.خودشان را در یک

و یا حسی مثل خاطره، ترس و آرزو به حس و با چیزی دیگر تبدیل که شیء جایی، وقتیب: جابه 
 شود.می

ی الکترا در دختران را تعریف ی اودیپ در پسران و عقدههای عقدهاو همچنین دو عقده به نام 
برد سالگی به تفاوت جنسی خویش با مادرش پی میکند. او معتقد است که پسر در حدود سن پنجمی

تواند او را از بین ببرد، در او بیند که نمیشود و چون پدر را رقیبی سرسخت میو عاشق مادرش می
سالگی عاشق گیرد. در دختر نیز وضعیت مشابه است. دختر در حدود سن پنجی اودیپ شکل میعقده

ی  الکترا در او شکل عنوان رقیبی قوی کنار بزند عقدهتواند مادر را بهشود و چون نمیپدرش می
گیرد که شود رشدی کامل و طبیعی در او صورت میتر میرد. کودک پسر و یا دختر وقتی بزرگگیمی

 (.61-62 گیرد در بزرگسالی با جنس مخالف خویش ازدواج کند )ساداتیتصمیم می
 معنا و مفهوم شخصیت

جهت ای روانشناسی است ازاینشعر و ادب مسئله» نقد روانشناسی در ادبیات جایگاه ممتازی دارد
شمارند و آن را مفتاح سایر شقوق و توجه به روانشناسی را منتقدان در فهم آثار ادبی بسیار مهم می

های علم روانشناسی را باید در رم و یونان باستان ریشه .(182 کوب)زرین« آورنداقسام نقد به شمار می
کردند که آن سؤالات یا ی رم و یونان سؤالاتی را در مورد شخصیت مطرح میجستجو کرد. فلاسفه

ی علمی و تجربی در شود. امّا بررسی رفتار به شیوهشناسان مطرح میمشابه آنها امروزه توسط روان
ی یکی از اهداف اصلی و اولیه گذاری شد.، توسط دانشمند آلمانی ویلهلم وونت پایه1879سال 

کند. روانشناسان خاصی عمل میروانشناسی شخصیت این است که بداند انسان چگونه و چرا به شکل 
ی از ریشه personality)شخصیت، عمدتاً روی رفتارهای نرمال تأکید دارند. اصطلاح شخصیت )

در یونان (Abrams’Harpham124) به معنای نقاب اخذ شده است persona)ی  لاتین پرسونا)واژه
طریق آن، نقش واقعی خود را و اززدند صورت خود میباستان، بازیگران به هنگام نمایش ماسکی را به

ها دادند. مردم نیز سعی دارند رفتار خود را مطابق خواستهکه در ارتباط با همان نقاب بوده است ارائه می
تبیین نیست، زیرا و انتظارات اجتماعی بروز دهند. امّا شخصیت در معنای علمی به این سادگی قابل

ای از خصوصیات معنا ق انسجام و هماهنگی مجموعهطریشخصیت یک مفهوم انتزاعی است که از
ها، افکار، تجارب و ادراکات. از سوی کند. این خصوصیات عبارتند از: عواطف و هیجانات، انگیزهپیدا می



  

  

 

 

 

 
 1403، دو، شماره و نهبيست دوره ، پژوهش ادبيات معاصر جهان

 

 

 

696 

های ظاهری رفتار نیست بلکه معنای واقعی شخصیت چندبعدی است دیگر شخصیت تنها شامل جنبه
کند. ی درونی و ذهنی است که افراد را وادار به انجام رفتار معینی میو این ابعاد شامل طیفی از فرایندها

ای از شخصیت ارائه به همین دلیل هر یک از نظریات موجود در روانشناسی شخصیت، تعریف ویژه
استفاده می کند و یا اریکسون به    )self (« خود»ی  در تعریف شخصیت از واژه 1دهند. راجرزمی
نظر راجرز شخصیت آن چیزی است که در طی مراحل و اشاره می نماید. از  (identity« )هویت»

است. او در تعریف ای از شخصیت ارائه دادهتعریف ساده ،2شود. برگرهای رشد حاصل میبحران
خیزد نویسد: شخصیت عبارت است از، الگوهای با ثبات رفتار که از درون افراد برمیشخصیت می

شخصیت از ارکان مهم داستان است که بار اصلی معنای موردنظر نویسنده را بر (. عنصر 1-3 )دارابی
طور کند. باید در نظر داشت که نویسنده هرگز بهعهده دارد و میان عناصر یک داستان رابطه برقرار می

کند هایی که خلق میکند؛ بلکه بین او و شخصیتهای داستانش را گزینش نمیتصادفی شخصیت
ها، منظور خود را بیان طریق رفتارها و گفتارهای این شخصیتعمیق وجود دارد و نویسنده ازای رابطه

ترین عنصری ترین عناصر داستانی به شمار می رود زیرا شخصیت مهمشخصیت از مهم»دارد. می
 ییونس) ترین عامل طرح داستان استکند و مهمی داستان را به خواننده منتقل میاست که درون مایه

های دیرپای سرشتی وی و آن واقعیت بنیادینی (. در علم روانشناسی شخصیت هر فرد، گرایش331
های یک اثر شود. اگر بخواهیم شخصیتهای مهم در رفتار فرد محسوب میساز تفاوتاست که زمینه

رار ی آنست را بر اساس مکتب روانکاوی مورد بررسی قادبی که در حقیقت نمایانگر روان نویسنده
های فروید از عملکرد ترین تحلیلهای فروید رجوع نماییم. شناختهدهیم باید به بارزترین تحلیل و یافته

است )هاشمی تزنگی و « فراخود»و « خود»، «نهاد» و ساختار ذهن در مراحل رشد، سه الگوی 
 (.89 همکاران

 بندی فروید از شخصیتدسته 

 «نهاد» الف( 

کند زیرا مثل یک کودک نازپرورده عمل می« نهاد»ی شخصیت است. ترین جنبهاساسی« نهاد»
مظهر اصل لذت است و در شکل ابتدایی خود مانند دستگاه « نهاد»خواهان ارضای فوری امیالش است. 

عنوان منبع انرژی روانی که شخصیت را کنترل قرار دارد و به« نهاد»کند. غرایز در بازتاب عمل می
 ی بدوی و مخزن خاطرات سرکوب شده« نهاد»ند. کنکند، خدمت میمی

___________________________________________________________ 
1 Rogers 

2 Berger 



 

 

 

 

 

 

 دیفرو یهیبر اساس نظر« پدرو پارامو»در رمان  «ایپدر رنتر» تیتحول شخص ریس یبررس 

 

697 

تر فروید بر این باور است که قسمت بیش(. »39ها نامید )را مخزن هیجان« نهاد»گانه است. فروید بچه
شده های سرکوبهای اولیه و امیال و احساسصورت غیرآگاهانه است و در آن انگیزهروان بشری به

شده برای دست یافتن به اهداف خود، همواره راه درست امیال سرکوب ها وگیرند که این انگیزهقرارمی
شوند. وی این امیال قصد دست یافتن به امیال، از مسیر صحیح خارج میکنند و گاه بهرا انتخاب نمی

« او» یا « نهاد»درگیر است را « فراخود»و « خود»که شامل تمامی امور ارثی و ذاتی است و همواره با 
های ای از گرایش، مجموعه« نهاد» (. بر اساس مدل فروید 90 اشمی تزنگی و همکاران)ه« نامید

غریزی و ناهماهنگ است و تنها قسمتی از شخصیت است که از ابتدای تولد همراه انسان است و 
دهد و بر این توضیح می« نهاد » کند. او روان کودکان را در آغاز تولد، یکسره بر اساس فعالیت می

گیرند. وقتی بدن در حالت نیاز ی  زیست کودک شکل میدر ادامه« فرامن» و«من » است که باور
طریق ارضا کردن نیاز، تنش را کاهش از«  نهاد» آید و در این هنگام است، تنش یا فشار به وجود می

 و منصفیجو، غیراخلاقی و لجوج دارد )شرف رو نهاد ساختاری کودکانه، خودخواه، لذتدهد. ازاینمی
33.) 

 «خود»یا « من»ب( 

« من»گیرد. نامیده شده است شکل می« من»با رشد شخصیت، بخش دیگری از شخصیت که 
آید و بعد هسته و مجری شخصیت وجود میبه« نهاد»گیرد و درواقع توسط می« نهاد»انرژی خود را از 

ونه که نهاد مظهر اصل لذت گکند. همانرا کنترل می« فرامن»و « نهاد»های شود و درخواستمی
هایی است که ، یافتن راه«من»است. یکی از وظایف اصلی « اصل واقعیت»مظهر « من»است، 

یک کارکرد مهم دیگر نیز دارد و « من»شود. « نهاد»های صورت منطقی باعث ارضای درخواستبه
به پایان رسیده « نهاد»یابد که فرایند نخستین آن فرایند ثانوی است. این کارکرد زمانی تحقق می

های روانی کند و انواع دیگر فعالیتکند؛ یادآوری میهمچنین دنیای بیرونی را درک می« من»باشد. 
« من»رسد. زیرا ی  جنون میمتلاشی شود فرد به مرحله« من»زعم فروید اگر دهد. بهرا انجام می

کند ن با دنیای واقعی قطع ارتباط میی شخصیت انسان است و با از بین رفتن آن انسامحور و هسته
هایی مانند عقل، ارتباط با دنیای بیرونی، ویژگی(. »40 شود )دارابیو به انواع هذیان و توهم دچار می

ی اصلی و گیرنده، تصمیم«من»دهد. را تشکیل می« من»رفتار هوشمندانه و منطقی ساختار 
تواند در هر سه هوشیار دارد ، میهوشیار و نیمه هایی نهایی شخصیت بوده و چون جنبهکنندهاجرا

گیرد که چه هنگام و چگونه غرایز از واقعیت آگاه است و تصمیم می« من»گیری کند. سطح تصمیم
را  کوشد آنگیرد، بلکه میرا نمی« نهاد»جلوی ارضای « من»توانند بهتر ارضا شوند. می« نهاد»

بینانه محیط را ای عملی و واقعبه شیوه« من»هدایت مجدد کند. ها به تعویق اندازد یا برحسب واقعیت



  

  

 

 

 

 
 1403، دو، شماره و نهبيست دوره ، پژوهش ادبيات معاصر جهان

 

 

 

698 

کوشد همواره می« من»کند. رو بر اساس اصل واقعیت عمل میکند؛ ازاینکاری میدرک و دست
های اغلب متضاد نهاد صورت منطقی برآورد کند و همواره بین درخواسترا به« نهاد»های درخواست

با اصل « نهاد»در پی اعمال تأثیر دنیای خارج در « من»نظر فروید ازو واقعیت سازش برقرار کند. 
را ایفا « نهاد»نقش غریزه برای « من»تحمیل کند. ادراک برای «نهاد»واقعیت جایگزین کرده و بر 

را باید مظهر خرد و « من»های انسان است، ی هوسکه در برگیرنده« نهاد»رو برخلاف کند، ازاینمی
 (.34 )شرف و منصفی« تعقل سلیم دانس

 «فراخود» یا« فرامن» ج( 

آید. در وجود می به« فرامن» کند، که کودک معیارهای اخلاقی والدین خود را کسب میهنگامی
دبستانی قرار دارد، باید درست را از غلط تشخیص دهد. های پیشکه کودک در سال اوایل رشد، زمانی

شود. دلیل انجام کارهای غلط تنبیه می گیرد و بهمیکودک به سبب انجام کارهای درست پاداش 
« فرامن» پس خود به وظایفش عمل کند.تواند ازآن گیرد و میبا جذب این آموزش شکل می« فرامن »

را غلط  دو جنبه یا نظام فرعی دارد که عبارتند از: وجدان و من آرمانی. وجدان از آنچه که فرد آن
آرمانی از آنچه درست و مناسب است «من »شود و انجام دهد؛ تشکیل میداند و آنچه را که نباید می

سبب  را به« من »ممکن است « فرامن»پیرو اصل اخلاقیات است. « فرامن»شود. بنابراین تشکیل می
احساس گناه کند و از « من»شود افکار یا اعمال بد تنبیه کند. روش تنبیه آن این است که باعث می

خاطر کارهای خوب احساس غرور و شادمانی کند  به« من»شود که باعث می «فرامن»سوی دیگر 
است و در میان سازمان عالی روحی با وی « خود»در حقیقت متعلق به « فراخود(. »40-41)دارابی 

ی ادیپ است؛ ای صمیمی دارد. این عامل، میراثی از عقدههمه با نهاد رابطهشریک است و بااین
« من»برتر، قشری است از « من»ترک شده و جای خود را خالی گذاشته است.  که این عقدههنگامی
را در مقابل او مدد و « من»کوشد تا ، هم پیوسته تنها و هم وابسته به عالم خارج می«من» که مانند

سعی بر این دارد « نهاد»و « خود»در ارتباطی دوسویه میان « فراخود»با واقعیات سازگار کند. بنابراین 
ها کمک کند و راه سازگاری میان خود و عالم خارج را فراهم به خود در برابر جهان بیرونی و واقعیت که

 (.90)هاشمی تزنگی و همکاران« سازد
 پردازیم.ی  جستار به تحلیل سیر تحول شخصیت پدر رنتریا در رمان پدرو پارامو میدر ادامه

 شناختی سیر تحول پدر رنتریاتحلیل روان 

 شیمانی از گناهالف( پ



 

 

 

 

 

 

 دیفرو یهیبر اساس نظر« پدرو پارامو»در رمان  «ایپدر رنتر» تیتحول شخص ریس یبررس 

 

699 

دهد و انسان فروید معتقد است احساس گناه مرز بین بایدها و نبایدها و قانون و اخلاق را شکل می
ی  خود را در قالب یک قانون اخلاقی کامانهی  سرخوردگی انسانی است که امیال تناخلاقی، نتیجه

شوند، می ورترغوطهدامنی و معنویت به گمان فروید هر چه آدمیان در پاکاست. فرهیخته تعالی بخشیده
کنند، چرا که دوش خویش احساس میه ه را باتری از گنینگشود و بار سنتر میاحساس گناه آنها بیش

ل درونی ئل معنوی و دینی گام بردارد، این تضاد و شکاف میان مسائسوی مساتر بهفرد هر چه بیش
کند، یعنی، عملاً احساس تر میو دستورهای آن، اقتدار خارجی و عینی را بیشا هبا فرمان خود واگوی

 (.209- 211 )صادقی همواره با عذاب همراه است ناو وجد پیداکردهگناه افزایش 
شخصیت پدر رنتریا شخصیتی فرعی در این رمان است؛ اما تنها شخصیتی است که تحولی واقعی 

گذارد، یعنی تنها شخصیت دینامیک یا پویای رمان، پدر رنتریاست. پدر رنتریا ر میسو راستین را پشت 
ها گوش سو در اتاق اعتراف بنشیند و به اعتراف پیرزنی کومالاست. عادت کرده از یککشیش دهکده

 هایی پدرو پارامو و تجاوزگریگرانهبدهد و از سوی دیگر آلت و ابزار تشرع بخشیدن به کارهای ستم
نها برای خود های آنها ببندد، با پولی که از آپسر پدرو پارامو( باشد، چشم بر تمام نابکاری) میگل پارامو

یعنی با اخذ رشوه( به توجیه آنها در میان تمام اهالی تحت ستم کومالا ) گیردو کلیسای کوچک می
کند. از اینجا به آنا( تجاوز می) رشی  خود او یعنی دختر برادبپردازد. تا اینکه میگل پارامو به خانواده

آید. بنا به عادت غریزی یا به شود. زنگ بیدار باش در او به صدا درمیبعد درگیری درونی او آغاز می
کند به آنا بقبولاند که بار سعی می بر شخصیت او دارد یکی دو« نهاد»ای که زبان فروید، بنا به سیطره

تجاوز کرده است که هر بار با تأکید آنای مظلوم بر انجام گرفتن تجاوز  شاید میگل پارامو نبوده که به او
 شود.های درونی او آغاز میشود. از اینجا به بعد کشمکشرو میتوسط میگل پارامو روبه

برد، روی تختش غلت زد. به خودش گفت، هرچه اتفاق افتاد تقصیر پدر رنتریا که خوابش نمی»
وقت کنند. گداها هیچپولدار را سرزنش کنم. چون زندگیم را آنها تأمین میهای ترسم آدمخودم بود می

ی کار هم، کند. تا بوده همین بوده. نتیجهگذارند، و دعا شکم آدم را سیر نمیپولی کف دستم نمی
 )رولفو« اماند فریب دادهی کسانی را که دوستم داشتهبینم. تقصیر خودم است. همههمین است که می

57.) 
گیرد هرگز مراسم کلیسا را برای بخشش میرد و او تصمیم میتا اینکه میگل پاراموی جوان می

هایی که پدرو پارامو به کلیسا روح او به اجرا درنیاورد. سرانجام با اصرارهای پدرو پارامو و نهایتاً با سکه
 رود.کند و تنها و تهی به محراب کلیسا میبخشد مراسم را با اکراه اجرا میمی

خواست به پایان دعا ها دعا خواند. عجولانه میپدر رنتریا رویش را از جنازه برگرداند و برای مرده»
برسد تا بدون آنکه  دعای آمرزش برای کسانی بخواند که کلیسا را پر کرده بودند؛ بیرون برود. پدر 



  

  

 

 

 

 
 1403، دو، شماره و نهبيست دوره ، پژوهش ادبيات معاصر جهان

 

 

 

700 

آدم پلیدی  کنم.را نمی خواهم برایش طلب آمرزش کنید. سرش را تکان داد و گفت: خیر، این کارمی
شود این را بود. حق ندارد به ملکوت خدا پا بگذارد و اگر شفاعتش را بکنم خدا از دستم خشمگین می

(. پس 49« )شدهایش را در هم انداخته بود تا لرزش آنها دیده نشود. امّا دیده میگفت، انگشتکه می
های دفاعی برای گریز کند از مکانیسماو سعی می از ایجاد احساس گناه و پشیمانی از آن در پدر رنتریا

گیرد واکنش سرکوب است. از این احساس کمک بگیرد؛ اولین مکانیسم دفاعی که او از آن بهره می
طور مستقیم رفع کند، درواقع کل وجود او در های روانی خود را بهتواند تعارضوقتی انسان نمی»

های دفاعی متوسل طور ناآگاه به مکانیزمخطر، انسان به گیرد. برای رفع اینمعرض خطر قرار می
های دفاعی تقریباً برای شود تا به کمک آنها بتواند موجودیت خود را حفظ کند. توسل به مکانیزممی

ها و ها، نگرانینحوی شکستی  خود، بهآید و هرکس در زندگی روزمرهها پیش میی انسانهمه
 (.203 )گنجی« دهدها ناچیز جلوه میهمین مکانیزم های خود را به یاریاضطراب

 ب( سرکوب/ واپس رانی

ی تاریخی است. به سرکوب در حکم نوعی پدیده»نویسد: فروید در مورد مکانیزم سرکوب می
گرانه، که نه از سوی طبیعت بلکه از جانب قصد نظارت سرکوباسارت درآوردن مؤثر غرایز، بر پایه و به

ی آن از وسیلهسرکوبی مکانیزمی است که روان  به(. »136 )فروید« ل شده استخود انسان تحمی
کند. بدین معنا، های مربوط به آن، از ناهوشیاری جلوگیری میزای گذشته یا هیجانگذار تجارب آسیب

ی هوشیاری ایستاده سرکوبگری نوعی فراموشی است؛ به تعبیری، نگهبانی است که در مقابل دروازه
گری عاملی آورد. بنابراین، سرکوبآور گذشته ممانعت به عمل میرود خاطرات دردناک یا شرمو از و

های صادرشده از ناهوشیار، از نیروی کافی برخوردار، و همواره فعال است و برای مقاومت در برابر تکانه
وان هوشیار و که فرد آگاه باشد، تعارضی همیشگی بین رترتیب، بدون ایناینزنگ است. بهبهگوش

تواند محصولی از هراس، وسواس، اضطراب و خودنمایی ناهوشیار وجود دارد. درواقع این پدیده می
 (.31-32 )پالمر« باشد
هم سعی ی ماندن در کلیسا نیست اماّ بازداند گناهکار است و شایستهپدر رنتریا با وجود اینکه می 

آورد که طور دلیل میزش کند و در کلیسا بماند. او ایندارد کشیش را متقاعد کند که برای او طلب آمر
ومیر در روستا زیاد است و او باید مراسم تدفین آیند یا اینکه مرگمردم دهکده برای اعتراف نزد او می

گوید انسانی که خودش گناهکار پذیرد و به او میی این دلایل کشیش نمیجا بیاورد امّا با همهرا به
برای دیگران طلب آمرزش کند. درواقع پدر رنتریا با اعتراف کردن نزد کشیش و آمرزش تواند است نمی



 

 

 

 

 

 

 دیفرو یهیبر اساس نظر« پدرو پارامو»در رمان  «ایپدر رنتر» تیتحول شخص ریس یبررس 

 

701 

اعتنایی کند یا آنها را به فراموشی کند نسبت به تعارضات درونی خودش بیخواستن از او سعی می
 بسپارد.
انید تومنظورتان این است که باید کلیسایم را ترک کنم؟ مجبورید. وقتی خودتان گناهکارید نمی»
ی دیگران دعای خیر کنید. اگر پیش من نیایند چی؟ شاید سزاوار باشید قضاوتش با آنهاست. درباره

جا بیاورم ... مراسم عشای ربانی. طور بگویم. باید موقتاً مرتب مراسم تدهین بهتوانید؟ اینمگر نمی
کنید و کشیش خودداری می همکند. قضاوتش با پروردگار است. بازومیر توی روستای من بیداد میمرگ

 (.119 )رولفو« به او جواب منفی داده بود
گردد و واقف به این است که صلاحیت رفتن به در ادامه وقتی پدر رنتریا از پیش کشیش برمی

کلیسا را ندارد و نباید از مردم عادی اعتراف بگیرد و برای آنها طلب آمرزش کند امّا با حالتی درمانده 
ود تا اعترافات را بشنود امّا گفتار و رفتار ظاهریش برخلاف تمایلات درونی اوست زیرا ربه کلیسا می

 دهند مثلاً او در برخورد با اولین کسیآور هستند و احساس گناه او را افزایش میاین تمایلات اضطراب
با این اقدام، خود کوشد تا دهد. او میای از خود بروز میکه نزد او به اعتراف پرداخته حالت خشمگینانه

ای، هان؟ کی شروع پس مست کرده»را در برابر این احساس ناخوشایند درون خود مصون نگه دارد. 
و روز  قدر به من خوراندند که حالداری میگیلتو، پدر. خیلی خوردم. آنزندهکردی؟ راستش رفتم شب

ام ام، پدر. خیلی گناه کرده گناه کردهای دوروتئا. اما حالایک دلقک را پیدا کردم. تو چیز دیگری نبوده
ام که کنم که من کسی بودهاش بکنم اعتراف میتوانم کار بدی دربارهحرف بزن. حالا که دیگر نمی ...

آنچه را گفتی تکرار کن. دوروتئا. چشم، من کسی بودم که برای میگیلتو  ...بردم برای میگیلتو خانم می
توانی به تو چه بگویم، دوروتئا؟ خودت کارت را قضاوت کن. ببین می خواهی منمی ...بردم خانم می

 ...میری تو را به بهشت بفرستم؟ ای وقتی میای اینجا از من خواستهخودت را ببخشی؟ چند بار آمده
-123« )توانی برویبخشم. حالا میامّا خدا تو را ببخشاید. ممنونم پدر، و من هم تو را به نام او می

121.) 
 ج( مکانیسم دفاعی انکار

ی زند خاطرهکند و افکار ناخوشایند را واپس میانرژی خود را بسیج می« من »در این مکانیزم، 
ی که اشدهسرکوبماند. در اینجا بین فکر ناخوشایند دارای انرژی است و در ناهوشیار ذهن باقی می

شود. اهمیت مکانیزم سرکوبی ایجاد می تعارض« من»ی  کنندهخواهد ابراز شود و نیروهای سرکوبمی
ها و خاطرات ایم، درواقع سرکوب شده است. تجربهظاهر فراموش کردهدر این است که آنچه را که ما به

اند، درصدد فرصتی هستند که خود را به بخش هوشیار ذهن انتقال نوعی سرکوب شدهگذشته که به
که فکر طوریشود، بهای شل میتا اندازه« نم»دهند. به همین دلیل این نیروهای بازداشتی 



  

  

 

 

 

 
 1403، دو، شماره و نهبيست دوره ، پژوهش ادبيات معاصر جهان

 

 

 

702 

آنا فروید، در تعریف این سازوکار دفاعی، » (.45-44 شده ممکن است در رؤیا ابراز شود )دارابیسرکوب
تواند بپذیرد، بودن، نمیهایی از واقعیت را که به ذلیل نامقبولها و بخشبر این باور است که فرد، جنبه

کند، وقتی سخن از انکار واقعیت ای که اصلاً وجود آن را انکار میگونهکند؛ بهیبه شکل ناخودآگاه، رد م
آید، به این معنی است که شخص با استفاده از این دفاع، دیگر مجبور نخواهد بود با آن به میان می
 (.221 )خاطریان و همکاران« رو شودواقعیت روبه

بخشیده برای اینکه داده و به کارهایش تشرع میپدر رنتریا چون خودش قدرت را به پدرو پارامو 
ی پروردگار را دلیل قدرت پارامو طور ناخودآگاه ارادهخودش را از بار گناهان سنگین رهایی بخشد به

کند و پوشی بر کارهای او مرتکب شده را انکار میی  چشمواسطهگونه گناهانی را که بهداند و اینمی
توانند به های فقیر نمیآدم چیزی است و به پول نیاز دارد وه چون آدم بیآورد کبرای خودش دلیل می

ها گرفته و چشمش را بر روی این تجاوزگریاو پول بدهند پس درازای کارهای پدرو پارامو از او پول می
کند تراشی میبسته است. در حقیقت پدر رنتریا برای محافظت از خودش در برابر احساس گناه دلیلمی

 کند.گونه خودش را از احساسات ناخوشایند ناشی از گناه تبرئه میاین و
اش باید در دست یک نفر آور است همهگویند زمین کومالا حاصلخیز است. شرمباوجوداین می»

ی  پروردگار در کنم ارادهی  پروردگار است. گمان نمیباشد. پدرو پارامو هنوز مالک است؟ این اراده
باره یقین ام. اماّ همه دراینکنید؟ گاهی دچار شک شدهتی داشته باشد. شما چی فکر میاین مورد دخال

ام خودم را کوچک کنم تا وقتی چیزی هستم و آمادهاید؟ من تنها آدم بیعقیدهدارند. شما هم با آنها هم
 (.120 )رولفو« طور بخواهداو این

 «فرامن» به« من» د( تعالی

شود تا با قوانین اجتماعی سر کند. کار با جهان واقعیت است و باعث می باعث ارتباط فرد« من» 
بر اثر عوامل مختلف ازجمله رفتارهای « من» است.« فرامن» و« نهاد»ایجاد تعادل بین منازعات « من»

با « نهاد»دهد. ها بها میآن بخش از شخصیت است که به ارزش« فرامن» گیرد اجتماعی شکل می
های اخلاقی و مذهبی، اوست. آید، آموختهبر اثر تربیت به وجود می« فرامن»شود امّا کودک متولد می

معاییراخلاقی و وجدان « فرامن»کند. امیال مکروه و ناپسند را به ناخودآگاه واپس زده می« فرامن»
 عمدتاً» فرامن»عمدتاً در خودآگاه و « من»این است که « فرامن»و « من»های ماست. یکی از فرق

» تحت حکومت واقعیت و قلمرو « من»تحت حکومت لذّت و قلمرو « نهاد»در ناخودآگاه است. قلمرو 
بودن و نظر جدیت، غیرمنطقیاز« فرامن( »254-255تحت حکومت اخلاق است. )شمیسا « فرامن

 این است که کاملاً« فرامن»کند. هدف عمل می« نهاد» شباهت دارد، امّا خلاف « نهاد»پافشاری به 



 

 

 

 

 

 

 دیفرو یهیبر اساس نظر« پدرو پارامو»در رمان  «ایپدر رنتر» تیتحول شخص ریس یبررس 

 

703 

کند و نه برای رو نه برای لذت تلاش میرا بگیرد ازاین« نهاد»ی جویانههای لذتجلوی درخواست
 (.35 کوشد )شرف و منصفیدستیابی به اهداف منطقی، بلکه تنها برای تحقق کمال اخلاقی می

کنیم که یبینیم او را در ابتدا در کلیسایی مشاهده مدر این داستان تحول واقعی پدر رنتریا را می
گناه چشمش را بر مظهر ناخودآگاه او است او با نشستن در این کلیسا و گرفتن اعتراف گناه از مردم بی

شود که زنگ بیدار اش باعث میکه تجاوز میگل پارامو به آنا برادرزادهدنیای بیرون بسته است تا این
تواند بفهمد که مردم دهکده اکنون میباش در او به صدا درآید و احساس گناه در او شکل بگیرد او 

اندیشد که پدرو تک افرادی میاند از این به بعد پدر رنتریا به تکی  پارامو واقع شدهتحت ستم خانواده
جای ایستادگی در برابر پارامو از مردم مظلوم دهکده اعتراف کرده و او بهپارامو به آنها تجاوز می

اندیشد که ده که هرگز به بهشت راه نخواهند یافت. او به زمانی میکرگرفته است و  تهدیدشان میمی
آورده است و پدرو پارمو به قدرت رسیده و برای انجام اعمال خلاف شرعش احکام شرعی دروغین می

همه ستم در حق مردم کرده است. امّا اکنون از انجام اینبا این کار به تمام اهالی کومالا خیانت می
کند خودش را از ی زندگی او افسوس و حسرت است او سعی میاست و لحظه لحظهروستا پشیمان 

 کند.ها مخفی کند و حتی آرزوی مرگ نیز میانسان
گذاشت آورد که سختی تختخوابش نمیهای سال بعد پدر رنتریا هنوز شبی را به یاد میسال»

جرا از وقتی شروع شد که پدرو پارامو فکر کرد ما ...خواب به چشمش برسد و او را از خانه بیرون راند 
بزرگ شد و کارها را در اختیار گرفت. قدرتش مثل علف هرز رشد کرد. و بدی کار این است که قدرت 

زودی از پدرو خواهم اعتراف کنم که دیشب با پدرو پارامو خوابیدم. پدر بهرا از من به دست آورد. می
 ...وقت نیامدآید، اما هیچبودم برای اعتراف چیزی پیشم می همیشه امیدوار ...شوم دار میپارامو بچه

ی رود پنهان های بلند حاشیهسرعت خم شد، توی علفی  مدیا لونا راه افتادند. بهها توی جادهارابه
خیر، پدر. بلند شد و گفت: بهشوی؟ صدایشان را شنید: صبحشد. از خودش پرسید: از کی پنهان می

یکی از مردها پرسید: زنگ اول نماز خورده است؟ جواب ... خیرتان کند بهگار عاقبتخیر، پروردبهصبح
زنان سمت مخالف را در پیش گرفت تا مزاحمش نشوند. صبح به این زودی کجا داد حتماً خورده. و قدم

فقط ام، جنازه منم. اما خواست به آنها بگوید: من مردهتوی کونتلا کسی مرده؟ می ...روید پدر؟ می
اندیشد هایی میی سیر تحول روحی خود به انسانپدر رنتریا در ادامه(. 115-117)رولفو « لبخند زد

اندیشد که برای رهایی اند و او از اعتماد آنها سوءاستفاده کرده است او به زنی میکه به او اعتماد کرده
 از بار سنگین گناهان خود نزد او آمده و به اعتراف پرداخته است.

هنوز هم ماریا دیادا در نظرم هست، روزی که آمد ببیند برای خواهرش، ادوویخس، طلب آمرزش »
داد. حتی پسر کرد. هر چه داشت و نداشت به آنها میهایش خدمت مینوعام یا نه. همیشه به همکرده



  

  

 

 

 

 
 1403، دو، شماره و نهبيست دوره ، پژوهش ادبيات معاصر جهان

 

 

 

704 

 ...وردگار است ی پراما دست به خودکشی زد. این کار خلاف اراده ...ی  آنها هم به آنها داد، به همه
همه کارهای خوب برای ی  آخر. آنی  آخر کار را خراب کردی، درست در لحظهبه او گفتم در لحظه

وقت همه را پامال کردی! اما او پامال نکرد. با دلی مالامال از ات ذخیره کرده بودی و آنرستگاری
 (.57-58 )رولفو« غصه مرد

خواستند که برایشان شفاعت اند و از او میآمدهاو می هایی که پیشفکر کردن به گذشته و انسان
هایی که این مسئولیت را بر ی  کشیشاست زیرا خود او و همهکند باعث افسوس و حسرت او شده

که او هنگام طوریتوانند به بهشت وارد شوند بهی آمرزش نیستند و نمیعهده داشتند نیز شایسته
اصطلاح داند که آنها برای خواندن چند کلمه که بهداند، زیرا مید میشمارش نام کشیشان آنها را گوسفن

 کنند.ناحق پول دریافت میها بهدانند از آدمرا آمرزش می انجام آن
شاید با دعای گریگور «. شاید»گویم، شاید با زیاد دعا کردن ... پدر، بیایید زیاد دعا کنیم. می»

کار خرج  ها فرستاد، ایناید کمک خواست، باید دنبال کشیشقدیس بتوانیم ... اما برای آن دعا ب
مگر بخشیدن او چقدر برایش  ...های زیاد های من بود، پیرزنی با بچهدارد. ماریا دیادا جلو چشمبرمی

توانست یکی دو کلمه زیر لبی بخواند یا حتی صد کلمه که به آن آسانی میهم وقتیشد؟ آنتمام می
دانست که چه کسی همه میدانست؟ بااینحش لازم بود. از بهشت و جهنم چه میاگر برای آمرزش رو

های کاتولیک را در تک قدیسفهرستی داشت. شروع کرد اسم تک ...شایستگی دارد به بهشت برود 
کم ی  تخت که نشست کمو ادامه داد. روی لبه ...های همان روز شروع کرد ذهن مرور کند، از قدیس

ای او را احساس گناه لحظه(. 58-59« )شمارمشمارم انگار گوسفند میخوابش گرفت: من قدیس می
گیرد به نزد کشیش دیگری برود و با کند او برای سرکوب کردن این احساس تصمیم میرها نمی

سعی »اعتنایی نشان دهد است. ت درونیش بیو طلب بخشش از او نسبت به تمایلا اعتراف نزد او
کرد به کونتلا فکر نکند. رفته بود آنجا تا پیش کشیش یک اعتراف کلی بکند و کشیش حاضر نشده می

گویید کلیسایتان را از میان برده و بود برایش طلب بخشایش کند. این مردی که اسمش را به من نمی
هایی که پروردگار در اختیارتان برایتان مانده است؟ با قدرتاید. حالا چه جیزی شما جلوش را نگرفته

اعتنایی کشیش نسبت به او و سرزنش او برای این گناهان باعث ( بی118« )اید؟گذاشته چه کرده
همه گناه به اختیار پدرو پارامو بوده است پس سعی شود که پدر رنتریا انکار کند که این انجام اینمی
هم با واکنش کشیش ی پروردگار است امّا بازشیش بقبولاند که اینها همه ارادهکند به خودش و کمی

خواهد کلیسا را ترک کند. او راه نجات از کلیسا را پیوستن به انقلابیون شود و کشیش از او میرو میروبه
 گیرد.کند و اسلحه به دست میداند؛ پس کلیسا را ترک میمی



 

 

 

 

 

 

 دیفرو یهیبر اساس نظر« پدرو پارامو»در رمان  «ایپدر رنتر» تیتحول شخص ریس یبررس 

 

705 

 گیرینتیجه  -3

عنوان کشیش کلیسای کاتولیک کومالا به علت تن سپردن به غرایزی از قبیل بهپدر رنتریا 
نزدیک می شود. « نهاد»به « فراخود»و « نهاد»گرسنگی)یا ترس از گرسنگی( در تعارضات بین 

خویش را « فراخود»اوست. او نهیب های « نهاد»ی نامتعادل و در خدمت «خود»او « خود»عبارتی به
راند. از سوی دیگر، کومالا به کلی ناخودآگاه پس میی به حیطه فقرو  مشیت الهیبا توجیهاتی نظیر 

های برای ارضاء خواستپدر رنتریا قرار دارد. میگوئل و پسرش پدرو پارامو « نهاد»ی تحت سیطره
جای آنکه گیرد. یعنی، بهکومالا را در پیش می« نهاد«خویش راه سرسپردگی و تسلیم کامل به « نهاد»
انعطاف پذیر و معتدل جامعه عمل کند به « فراخود»عنوان کشیش کلیسای کاتولیک شهر در نقش به
کومالا به کشته شدن « نهاد»شود. لجام گسیختگی این شهر تبدیل می« نهاد»ی در خدمت «خود»

دست انجامد. این رویداد، یعنی میمیگوئل توسط آنا برادر و مورد تجاوز قرار گرفتن برادرزاده اش 
کند. او برای گریز از این کومالا به قلمرو او، نخست، احساس گناه را در او بیدار می« نهاد»درازی 

احساس و حفظ جایگاه خود در کومالا، در نخستین گام، مکانیزم های دفاعی ای مانند سرکوب و انکار 
شهر مجاور -کونتلا گیرد و، سرانجام، پس از شدت گرفتن احساس گناه، به سوی کشیشکار میرا به

رود؛ و زمانی که توجیهات ی  خویش میواپس رانده« فراخود»اما در حقیقت به نزد  -کومالا
ی او، شایسته« فراخود»توانند او را در برابر کشیش کونتلا، یا نمی –فقرو  مشیتّ الهی-همیشگیش

کند، کومالا را ترک می «فراخود»و تحت نهیب های « نهاد»گیری از بخشش و آمرزش کنند با فاصله
ی  یا در حقیقت وارد حیطه -کندپیوندد و زندگی جدید را آغاز میبه کریستروهای انقلابی می

 شود.  نوین می« خود»خودآگاهی)واقعیت جدید( و یک 

 
References  
Abrams. M. H .Harpham.G. Glossary of Literary Terms. Cengage 

Learning.2014. 

Arabi, Sajjad, et al. "Adaptation of the Main Character of the Two Short Stories 

"Velan al-Dawlah" by Jamal Zadeh and "Shorty" by Mikhail Naimeh 

based on Alfred Adler's Theory of Positivism" Contemporary World 

Literature Research, published online since December 21, 2023. 

Azhari, Mahbube. Salahi Moghadam, Soheila. "The Psychological Analysis of 

the Novel Symphony of the Dead Based on the Teachings of Sigmund 



  

  

 

 

 

 
 1403، دو، شماره و نهبيست دوره ، پژوهش ادبيات معاصر جهان

 

 

 

706 

Freud and His Students". Contemporary Persian Literature, vol. 2/no. 2 

(2012): 1-17. 

Bressler, Charles. An Introduction to the Theory and Methods of Literary 

Criticism. Translated by Mustafa Abedini Fard. Edited by Hossein 

Payandeh. Tehran. Nilofar Publication. 2016. 

Darabi, Jafar. Psychological Theories of Personality; a Comparative Approach. 

First Edition. Tehran. Ayezh Publication. 1998. 

Freud, Sigmund. Psychoanalysis and my life. Translation of Enayat. Tehran. 

Donya-e-Ketab. 2003. 

Ganji. Hamze. General psychology. Tehran, Besat publication. 2008. 

Hashemi Tezangi, et al. "The Psycho-analytic Criticism of the Main Character of 

the Novel "Dance of Al-Jadila and Al-Nahr" Based on Freud's Theory of 

Personality Levels". Lasan Mobin Quarterly (Arabic Literature Research), 

vol. 10./no. 36 (2018): 85-99. 

Khaterian, Kowsar. Et al. "The Analysis of Rostam's Character in the Story of 

Rostam and Sohrab Based on Defense Mechanisms". Two Quarterly 

Journals of Pahlavani Literature, Lorestan University, vol. 4/no. 6 (2019): 

213-241. 

Mulla Ebrahimi. Ezzat, Hamza. Reyhaneh "The Analysis of the Novel Aftab" by 

Ghassan Konfani Based on Freud's Theory of Defense Mechanism" World 

Contemporary Literature Research, vol. 27/no. 1(2022) 480-502 

Palmer, Michael, Freud. Jung and Religion. Translated by Mohammad 

Dehkanpour and Gholamreza Mahmoudi. Tehran, Roshd Publication. 

2006. 

Payande, Hossein. Theory and literary criticism. Tehran. Samt Publication. 2023. 

 



 

 

 

 

 

 

 دیفرو یهیبر اساس نظر« پدرو پارامو»در رمان  «ایپدر رنتر» تیتحول شخص ریس یبررس 

 

707 

Rolfo, Juan. Pedro Paramo. Translated by Ahmad Golshiri. Second Edition. 

Esfahan. Farda Publication. 1992. 

Saadaati, Seyyed Shahabaddin. "The Examination of Psychoanalytic Theories in 

Two Films of Alfred Hitchcock" Golestaneh. no. 100 (2009). 

Sadeghi, Masoumeh. "Analysis of the Hero's Character in a Romantic-heroic 

Story from the Perspective of Psychological Criticism (Based on a Case 

Study: the Story of Bijan and Manijeh)". Research Journal of Epic 

Literature, vol. 15/no. 2 (2018): 195-220. 

Shamisa, Cyrus. Iiterary Criticism. Third edition. Tehran, Mitra Pubication. 

2009. 

Sharaf, Roham and Mohammadreza Monsafi. "The Analytical Comparison of the 

Psychology of Ibn Maskowayh and Freud's Theory of Personality". 

Contemporary Wisdom, Research Institute of Humanities and Cultural 

Studies, vol. 7/no. 4 (2015): 25-49. 

Showalter. Duane . Personality Theories, Translated by Yusef Karimi, et al. 

Tehran, Arsbaran Publishing. 2007. 

Zarinkoub, Abdul Hossein. An Introduction to Literary Criticism. Tehran, 

Sokhan publication. 1995. 

Yunsi, Abraham. The art of story writing. Tehran. Negah publication 1992. 


